
  Eastasouth Journal of Impactive Community Services  
Vol. 4, No. 01, November, 2025, pp. 133-148 

  ISSN: 2985-6167, DOI: 10.58812/ejimcs.v4i01 

https://ejcs.eastasouth-institute.com/index.php/ejimcs/index 

 

Manajemen Gerakan Literasi Al-Qur'an: Implementasi Tafsir 
Adabi Ijtima'i dalam Membaca Isu-Isu Kontemporer di 
Kalangan Pemuda 

Supeno1, Moh.Agil Nuruzzaman2, Nandipah Roa'zah3, Muslimatun Diana 
Muazaroh4, Diana Elfiyatul Afifah5, Sukirno6, Munahar7  

1,2,3,4,5,6,7 Institut Agama Islam Pangeran Diponegoro Nganjuk 
*Corresponding author 
E-mail: supeno@updn.ac.id (Supeno)* 
 
Article History: 
Received: Nov, 2025 
Revised: Nov, 2025 
Accepted: Nov, 2025 
 
 

 Abstract: The management of the Al-Qur'an literacy 
movement among youth involves implementing the 
Tafsir Adabi Ijtima'i approach, which interprets the 
Qur'an with a focus on social ethics and contemporary 
issues. This method, rooted in the works of scholars 
like Muhammad Abduh and others, uses accessible 
language and emphasizes the Qur'an’s relevance to 
current social challenges faced by young people. By 
integrating this interpretive style, the movement aims 
to enhance youths’ understanding of the Qur'an 
beyond ritual reading, fostering critical engagement 
with societal problems and encouraging active social 
responsibility. Studies show that such approaches 
can improve spiritual literacy and character education, 
although challenges remain in motivating consistent 
reading and comprehension among youth. The Tafsir 
Adabi Ijtima'i approach also aligns with transformative 
interpretations that connect religious values with 
social change, making it a strategic tool for 
empowering young Muslims in navigating modern 
realities. Overall, this model supports the 
development of a Qur'an-literate generation capable 
of addressing contemporary issues through informed 
and ethical perspectives rooted in Islamic teachings. 

Keywords:   Gerakan Literasi Al-Qur’an; Isu Kontemporer; 
Manajemen Gerakan; Pemuda; Tafsir Adabi Ijtima’i 

 

Pendahuluan 

Rendahnya literasi Al-Qur'an yang kontekstual di kalangan pemuda 

merupakan tantangan serius yang berdampak pada kemampuan generasi muda 

dalam memahami, menginternalisasi, dan mengaktualisasikan nilai-nilai Al-Qur'an 

dalam kehidupan sosial yang dinamis. Data menunjukkan bahwa meskipun 

kemampuan membaca dan menghafal Al-Qur'an di kalangan pelajar cukup tinggi, 

kemampuan memahami makna dan mengaitkannya dengan realitas kontemporer 

masih sangat rendah (Pauzi & Erihadiana, 2023). Hal ini disebabkan oleh beberapa 

faktor utama: pertama, pendekatan pembelajaran Al-Qur'an di sekolah dan madrasah 

https://ejcs.eastasouth-institute.com/index.php/ejimcs/index
mailto:supeno@updn.ac.id


Vol. 4, No. 01, November, 2025, pp. 133-148 

 134 

 

 
 

masih didominasi oleh aspek teknis seperti tahsin dan tahfizh, sementara aspek 

pemaknaan, analisis kritis, dan kontekstualisasi sering terabaikan. Kedua, arus 

globalisasi dan kemajuan teknologi informasi telah menggeser minat pemuda dari 

literasi keagamaan ke konsumsi konten digital yang lebih bersifat hiburan, sehingga 

nilai-nilai Al-Qur'an kurang terinternalisasi dalam pola pikir dan perilaku mereka. 

Ketiga, keterbatasan akses terhadap sumber tafsir kontekstual, rendahnya literasi 

digital keagamaan, serta resistensi dari sebagian kelompok konservatif terhadap 

inovasi pembelajaran berbasis teknologi juga menjadi hambatan signifikan. 

Tantangan lain yang tidak kalah penting adalah adanya persepsi bahwa Al-

Qur'an kurang relevan dalam menjawab isu-isu kontemporer seperti keadilan sosial, 

lingkungan, media digital, dan moderasi beragama (Ahmad, 2021). Hal ini diperparah 

oleh minimnya integrasi antara ilmu-ilmu sosial dan tafsir Al-Qur'an, sehingga 

pemuda kesulitan melihat keterkaitan antara pesan wahyu dan realitas sosial yang 

mereka hadapi (Nandang, 2023). Padahal, Al-Qur'an secara historis diturunkan dalam 

konteks masyarakat yang sarat dinamika sosial, dan mengandung nilai-nilai universal 

yang selalu relevan untuk setiap zaman. Kurangnya pelatihan guru dalam 

mengembangkan kurikulum tafsir kontekstual dan minimnya penggunaan media 

digital yang interaktif juga memperlebar kesenjangan literasi ini. 

Namun, di balik tantangan tersebut, pemuda memiliki potensi besar sebagai 

agen perubahan sosial jika literasi Al-Qur'an yang kontekstual dapat diperkuat. Al-

Qur'an mengajarkan prinsip-prinsip transformasi sosial, seperti keadilan, kejujuran, 

tanggung jawab, dan kepedulian terhadap lingkungan, yang sangat relevan untuk 

membangun masyarakat yang inklusif dan berkeadaban (Mulyati et al., 2024). Dengan 

literasi yang baik, pemuda dapat menjadi pelopor gerakan sosial berbasis nilai-nilai 

Qur'ani, baik melalui dakwah digital, advokasi sosial, maupun pengembangan 

komunitas yang responsif terhadap isu-isu aktual. Penguatan literasi digital 

keagamaan, integrasi tafsir kontekstual dalam kurikulum, serta pemanfaatan 

teknologi seperti aplikasi Al-Qur'an digital, media sosial, dan platform pembelajaran 

daring dapat menjadi strategi efektif untuk membekali pemuda dengan kemampuan 

analisis kritis dan kreativitas dalam mengaktualisasikan nilai-nilai Al-Qur'an (Ridlo 

et al., 2024). 

Lebih jauh, pengalaman di berbagai komunitas menunjukkan bahwa gerakan 

literasi Al-Qur'an yang berbasis kontekstual mampu menumbuhkan budaya dialog, 

toleransi, dan moderasi di tengah masyarakat yang plural. Tradisi pesantren, 

misalnya, melalui metode sorogan dan kajian tafsir sosial, terbukti efektif dalam 

membentuk sikap moderat dan memperkuat kohesi sosial. Selain itu, integrasi nilai-



Vol. 4, No. 01, November, 2025, pp. 133-148 

 135 

 

 
 

nilai Al-Qur'an dengan ilmu pengetahuan dan sains di era Society 5.0 juga 

memperluas peran pemuda sebagai agen perubahan yang tidak hanya religius, tetapi 

juga inovatif dan adaptif terhadap tantangan global (Roni et al., 2021). Dengan 

demikian, penguatan literasi Al-Qur'an yang kontekstual di kalangan pemuda bukan 

hanya menjawab tantangan internal pendidikan Islam, tetapi juga menjadi kunci 

dalam membangun masyarakat yang berdaya, adil, dan beradab di tengah arus 

perubahan sosial yang cepat (Arif, 2020). 

Salah satu masalah mendasar dalam pengembangan literasi Al-Qur’an di 

kalangan pemuda adalah minimnya program yang secara sistematis 

mengintegrasikan metodologi tafsir mutakhir—seperti pendekatan hermeneutika, 

tafsir maqasidi, atau tafsir tematik-kontekstual—dengan manajemen gerakan 

pemuda yang efektif. Sebagian besar program literasi Al-Qur’an di lembaga 

pendidikan maupun komunitas masih berfokus pada aspek teknis seperti tahsin dan 

tahfizh, tanpa memperluas cakupan pada pemahaman makna kontekstual dan 

relevansi sosial Al-Qur’an. Padahal, perkembangan metodologi tafsir kontemporer 

telah menekankan pentingnya orientasi praksis, integrasi nilai-nilai sosial, serta 

responsivitas terhadap tantangan zaman, seperti yang tercermin dalam teori double 

movement, pendekatan linguistik-saintifik, dan tafsir berbasis maqasid (Yanti et al., 

2023). Namun, inovasi metodologis ini belum banyak diadopsi dalam program literasi 

yang melibatkan pemuda secara aktif sebagai agen perubahan sosial. 

Kesenjangan semakin nyata ketika melihat manajemen gerakan pemuda yang 

berjalan sendiri tanpa sinergi dengan pengembangan literasi tafsir mutakhir. Banyak 

gerakan pemuda Islam masih mengandalkan model manajemen konvensional, 

kurang adaptif terhadap teknologi, dan belum memanfaatkan potensi digitalisasi 

untuk memperluas jangkauan dan dampak literasi Al-Qur’an (Fatih, 2018). Sementara 

itu, program-program berbasis teknologi seperti Al-Qur’an digital memang mulai 

berkembang dan terbukti meningkatkan motivasi serta pemahaman keislaman 

generasi milenial, namun integrasi fitur tafsir kontekstual, pelatihan literasi digital, 

dan penguatan karakter sosial masih sangat terbatas (Nurhayati & Mahmudi, 2024). 

Hambatan lain yang muncul adalah keterbatasan akses teknologi, rendahnya literasi 

digital di kalangan guru dan peserta didik, serta resistensi kultural dari kelompok 

konservatif yang memandang inovasi sebagai ancaman terhadap kesakralan Al-

Qur’an (Azzahra et al., 2024). 

Selain itu, evaluasi terhadap program mentoring, tahfizh, dan tahsin di 

berbagai institusi pendidikan menunjukkan bahwa keberhasilan program sangat 

dipengaruhi oleh manajemen yang terstruktur, pelatihan guru yang memadai, serta 



Vol. 4, No. 01, November, 2025, pp. 133-148 

 136 

 

 
 

komunikasi efektif antara sekolah, orang tua, dan komunitas (Rohmah et al., 2022). 

Namun, aspek integrasi metodologi tafsir mutakhir ke dalam manajemen program 

masih minim, sehingga output literasi Al-Qur’an cenderung stagnan pada level 

teknis, belum menyentuh ranah transformasi sosial dan kepemimpinan pemuda. 

Dengan demikian, gap utama yang teridentifikasi adalah kurangnya desain program 

literasi Al-Qur’an yang mampu menggabungkan inovasi metodologi tafsir dengan 

strategi manajemen gerakan pemuda yang adaptif, kolaboratif, dan berbasis 

teknologi, sehingga potensi pemuda sebagai agen perubahan sosial berbasis nilai-nilai 

Qur’ani belum optimal (Putra & Al Farabi, 2023). 

Tafsir Adabi Ijtima’i, yang dipelopori oleh Amin al-Khuli, merupakan metode 

penafsiran Al-Qur’an yang menekankan pentingnya analisis sastra (adabi) dan 

dimensi sosial (ijtima’i) dalam memahami pesan wahyu. Amin al-Khuli memandang 

Al-Qur’an sebagai karya sastra Arab terbesar yang harus dikaji melalui pendekatan 

kebahasaan, artistik, dan konteks sosial-historis masyarakat Arab abad ke-7, sehingga 

penafsiran tidak hanya bersifat tekstual, tetapi juga kontekstual dan relevan dengan 

dinamika sosial (Khurin’in, 2023). Metode ini terdiri dari dua tahap utama: pertama, 

kajian eksternal (dirasah ma hawla al-Qur’an) yang menelusuri proses turunnya Al-

Qur’an, latar belakang sosial, budaya, dan sejarah masyarakat Arab; kedua, kajian 

internal (dirasah ma fi al-Qur’an) yang meneliti makna kata, struktur bahasa, dan 

gaya sastra Al-Qur’an secara mendalam (Ridlo et al., 2024). Dengan demikian, Tafsir 

Adabi Ijtima’i tidak hanya menyoroti keindahan bahasa dan retorika Al-Qur’an, tetapi 

juga mengaitkan pesan-pesan ilahi dengan realitas sosial, sehingga mampu 

memberikan solusi atas problematika masyarakat kontemporer (Ramadhani, 2024). 

Pendekatan ini kemudian dikembangkan lebih lanjut oleh murid sekaligus istri al-

Khuli, Aisyah Abdurrahman Bint al-Syathi’, yang menekankan pentingnya metode 

tematik (maudhu’i), analisis semantik, dan kronologis dalam penafsiran. 

Sementara itu, konsep Manajemen Gerakan Sosial merujuk pada upaya 

sistematis untuk mengorganisasi, mengelola, dan mengarahkan sumber daya, 

strategi, serta partisipasi kolektif dalam rangka mencapai perubahan sosial yang 

diinginkan. Teori gerakan sosial modern, seperti Resource Mobilization Theory, 

menekankan pentingnya pengelolaan sumber daya (manusia, finansial, jaringan, dan 

simbolik), framing isu, kepemimpinan, serta adaptasi terhadap peluang dan 

hambatan struktural dalam lingkungan sosial (Earl et al., 2017). Manajemen gerakan 

sosial juga melibatkan proses mobilisasi, pembentukan visi bersama, aliansi strategis, 

advokasi, serta penggunaan media dan teknologi untuk memperluas jangkauan dan 

dampak gerakan (Adim & Isnaini, 2021). Dalam konteks pemuda, manajemen 



Vol. 4, No. 01, November, 2025, pp. 133-148 

 137 

 

 
 

gerakan sosial yang efektif mampu mengintegrasikan nilai-nilai Qur’ani hasil tafsir 

adabi ijtima’i ke dalam strategi aksi kolektif, sehingga gerakan tidak hanya bersifat 

reaktif, tetapi juga transformatif dan berkelanjutan (McCarthy & Zald, 1977). Dengan 

demikian, integrasi antara metodologi tafsir adabi ijtima’i dan manajemen gerakan 

sosial menjadi landasan penting dalam membangun gerakan pemuda yang kritis, 

inklusif, dan responsif terhadap tantangan zaman. 

Tujuan utama dari program pengabdian ini adalah menciptakan model 

gerakan literasi yang terkelola secara sistematis dan terukur, dengan orientasi pada 

peningkatan kapasitas pemuda sebagai agen perubahan serta menghasilkan produk 

intelektual yang aplikatif seperti modul, laporan, dan perangkat pembelajaran. Model 

gerakan literasi yang dikembangkan menekankan pada perencanaan, pelaksanaan, 

dan evaluasi berbasis kebutuhan nyata pemuda, serta mengintegrasikan pendekatan 

inovatif, kolaboratif, dan berbasis teknologi agar mampu menjawab tantangan literasi 

di era digital (Atmaja et al., 2021). Melalui tahapan yang terstruktur—mulai dari 

identifikasi masalah, desain program, implementasi, hingga evaluasi—program ini 

bertujuan membangun ekosistem literasi yang mendorong partisipasi aktif, 

kreativitas, dan kemandirian pemuda dalam mengakses, memahami, serta 

memproduksi pengetahuan (Intan et al., 2021). 

Luaran yang diharapkan dari pengabdian ini meliputi dua aspek utama. 

Pertama, peningkatan kapasitas pemuda, yang tercermin dari bertambahnya 

keterampilan berpikir kritis, kemampuan literasi digital, kolaborasi, dan 

kepemimpinan dalam mengelola program literasi maupun kegiatan sosial berbasis 

pengetahuan (Lubis et al., 2021). Peningkatan ini dapat diukur melalui perubahan 

sikap, pengetahuan, dan keterampilan sebelum dan sesudah intervensi, serta melalui 

keterlibatan aktif pemuda dalam berbagai aktivitas literasi, pelatihan, dan proyek 

sosial (Kusumadewi & Astuti, 2019). Kedua, produk intelektual yang dihasilkan 

berupa modul pembelajaran, laporan kegiatan, instrumen evaluasi, dan dokumentasi 

praktik baik yang dapat direplikasi atau dikembangkan lebih lanjut oleh komunitas 

lain (Rejo & Siki, 2023). Modul dan laporan ini tidak hanya menjadi bukti capaian 

program, tetapi juga menjadi sumber inspirasi dan referensi bagi pengembangan 

literasi di berbagai konteks, baik di lingkungan pendidikan formal maupun 

nonformal. 

Landasan Teori  

Gerakan literasi dalam perspektif dakwah kontemporer dipahami sebagai 

upaya kultural yang mengintegrasikan teori dan praktik literasi keagamaan dengan 



Vol. 4, No. 01, November, 2025, pp. 133-148 

 138 

 

 
 

strategi dakwah yang adaptif terhadap dinamika sosial dan budaya masyarakat. 

Literasi tidak hanya dimaknai sebagai kemampuan membaca dan menulis, tetapi juga 

sebagai proses internalisasi nilai-nilai keislaman yang kontekstual, kritis, dan 

transformatif. Dalam praktiknya, gerakan literasi kultural ini memanfaatkan media 

digital, komunitas pemuda, dan pendekatan inklusif untuk membangun kesadaran 

keagamaan yang moderat, toleran, dan relevan dengan tantangan zaman (ESKA & 

ASRI, 2024). Dakwah kultural melalui literasi mendorong pemuda untuk menjadi 

agen perubahan sosial, memperkuat identitas keislaman, serta menumbuhkan 

nasionalisme dan partisipasi aktif dalam pembangunan bangsa. 

Metode tafsir adabi ijtima’i berkembang sebagai respons atas kebutuhan 

penafsiran Al-Qur’an yang tidak hanya tekstual, tetapi juga kontekstual dan solutif 

terhadap problematika sosial. Prinsip utama metode ini adalah menggabungkan 

analisis sastra (adabi) dengan pemahaman sosial (ijtima’i), sehingga penafsiran Al-

Qur’an mampu menjawab tantangan masyarakat modern (Amir & Rahman, 2024). 

Tokoh-tokoh seperti Muhammad Abduh, Rashid Ridha, Hamka, dan Quraish Shihab 

menerapkan metode ini dengan menekankan relevansi pesan Al-Qur’an terhadap isu-

isu sosial, pendidikan, moralitas, dan budaya. Studi kasus penerapan tafsir adabi 

ijtima’i dapat ditemukan dalam karya Ibn Badis yang menggunakan tafsir untuk 

membangun kesadaran kolektif melawan kolonialisme dan memperbaiki tatanan 

sosial, serta Daud Ismail yang menulis tafsir dalam aksara lokal untuk memudahkan 

pemahaman masyarakat Bugis terhadap ajaran Al-Qur’an dan mengatasi praktik 

sosial yang menyimpang (Afandi, 2023). Tafsir adabi ijtima’i juga menjadi landasan 

bagi pengembangan gerakan literasi berbasis nilai Qur’ani yang responsif terhadap 

kebutuhan masyarakat. 

Teori pengorganisasian komunitas dan manajemen gerakan pemuda 

menekankan pentingnya capacity building, kepemimpinan partisipatif, dan 

keberlanjutan gerakan. Model manajemen berbasis POAC (Planning, Organizing, 

Actuating, Controlling) menjadi kerangka utama dalam merancang, melaksanakan, 

dan mengevaluasi program literasi dan dakwah pemuda (Lesmana, 2019). Capacity 

building dilakukan melalui pelatihan, mentoring, dan penguatan jejaring sosial, 

sehingga pemuda mampu mengelola sumber daya, merancang strategi advokasi, dan 

membangun ekosistem gerakan yang inklusif dan berkelanjutan (Al-Manduri, 2024). 

Keberlanjutan gerakan sangat dipengaruhi oleh regenerasi kepemimpinan, adaptasi 

terhadap perubahan sosial, serta integrasi nilai-nilai keagamaan dan kearifan lokal 

dalam setiap aktivitas komunitas (Maskur, 2022). 



Vol. 4, No. 01, November, 2025, pp. 133-148 

 139 

 

 
 

Pemuda sebagai subjek dakwah memiliki karakteristik psikologis yang 

dinamis, kritis, dan cenderung mencari makna baru dalam kehidupan beragama. 

Dinamika keagamaan pemuda dipengaruhi oleh faktor keluarga, lingkungan sosial, 

media digital, dan pengalaman kolektif dalam komunitas (Christens et al., 2022). 

Pendekatan dakwah yang efektif harus mampu memahami kebutuhan psikologis 

pemuda, memberikan ruang partisipasi, serta mendorong dialog terbuka dan 

reflektif. Program literasi dan dakwah yang berbasis pada kebutuhan dan aspirasi 

pemuda akan lebih efektif dalam membangun identitas keagamaan yang inklusif, 

moderat, dan adaptif terhadap perubahan (Zakiah et al., 2024). 

Model integratif yang menghubungkan seluruh komponen di atas dapat 

digambarkan sebagai berikut: Input berupa metode tafsir adabi ijtima’i dan isu-isu 

kontemporer menjadi fondasi dalam merancang program literasi dan dakwah. Proses 

manajemen menggunakan pendekatan POAC untuk memastikan perencanaan, 

pengorganisasian, pelaksanaan, dan pengendalian berjalan efektif dan adaptif. 

Output dan outcome yang diharapkan adalah lahirnya pemuda yang melek konteks, 

kritis, dan mampu melakukan aksi sosial berbasis nilai Qur’ani serta produk 

intelektual yang dapat direplikasi. Model ini menegaskan pentingnya sinergi antara 

pendekatan tafsir, manajemen gerakan, dan pemahaman psikologis pemuda dalam 

membangun gerakan literasi dan dakwah yang transformatif dan berkelanjutan.  

Metode Pengabdian 

a. Setting dan Partisipan 

Komunitas pemuda yang menjadi sasaran program ini terdiri dari 

individu berusia 15–24 tahun, sesuai dengan definisi pemuda oleh banyak 

lembaga internasional dan nasional  . Latar belakang pendidikan partisipan 

sangat beragam, mulai dari pelajar SMA/SMK, mahasiswa, hingga lulusan 

perguruan tinggi, serta pemuda yang aktif di pendidikan non-formal atau 

komunitas sosial. Keberagaman latar pendidikan ini penting untuk 

memastikan inklusivitas dan relevansi program, karena tingkat pendidikan 

terbukti berpengaruh signifikan terhadap partisipasi pemuda dalam kegiatan 

pengembangan masyarakat. Dari sisi latar keagamaan, komunitas ini 

mencakup pemuda dari berbagai agama, baik yang aktif dalam kegiatan 

keagamaan formal (seperti kelompok pemuda gereja, remaja masjid, atau 

organisasi keagamaan lain) maupun yang terlibat dalam aktivitas sosial lintas 

agama. Penelitian menunjukkan bahwa partisipasi pemuda dalam komunitas 

keagamaan tidak hanya membentuk identitas religius, tetapi juga memperkuat 



Vol. 4, No. 01, November, 2025, pp. 133-148 

 140 

 

 
 

keterlibatan sosial dan kepedulian terhadap isu-isu masyarakat. Dengan 

demikian, setting komunitas ini mencerminkan keragaman usia, pendidikan, 

dan agama yang menjadi kekuatan dalam membangun gerakan literasi dan 

aksi sosial yang inklusif. 

b. Desain Program dan Tahapan Manajemen 

Tabel 1. Desain Program dan Tahapan Manajemen 

Tahap Manajemen Aktivitas Pengabdian Instrumen dan Output 

Perencanaan (Plan) 

Analisis kebutuhan, 

penyusunan modul 

workshop, perekrutan 

mentor 

Dokumen kurikulum, 

database calon peserta 

Pengorganisasian 

Pembentukan struktur 

kepanitiaan, kelompok 

belajar, pelatihan mentor 

Struktur organisasi, 

mentor yang kompeten 

Pelaksanaan 

(Actuate) 

Seri workshop, diskusi 

kelompok tematik (misal: 

ayat kepemimpinan, 

hoaks, ekologi), 

pendampingan proyek 

Materi presentasi, hasil 

diskusi, rencana proyek 

Pengawasan & 

Evaluasi 

Monitoring partisipasi, 

pretest-posttest, evaluasi 

tengah dan akhir, refleksi 

bersama 

Laporan kehadiran, data 

kuisioner, catatan 

refleksi 

 

c. Teknik Pengumpulan dan Analisis Data 

Pengumpulan data dilakukan secara kuantitatif dan kualitatif. Data 

kuantitatif dikumpulkan melalui kuisioner yang diisi oleh peserta sebelum dan 

sesudah program untuk mengukur perubahan pengetahuan, sikap, dan 

keterampilan. Analisis data kuantitatif menggunakan statistik deskriptif 

(seperti rata-rata, persentase) dan uji beda (misal: t-test) untuk mengetahui 

signifikansi perubahan (State & Ogar, 2020). Data kualitatif diperoleh dari 

transkrip Focus Group Discussion (FGD), wawancara mendalam, dan catatan 

refleksi peserta. Analisis data kualitatif dilakukan dengan teknik coding, 

kategorisasi tema, dan penarikan makna secara induktif untuk memahami 

pengalaman, motivasi, serta dinamika partisipasi pemuda (Njenga et al., 2024). 

Proses analisis kualitatif melibatkan pembacaan berulang transkrip, 



Vol. 4, No. 01, November, 2025, pp. 133-148 

 141 

 

 
 

identifikasi tema utama, dan triangulasi data untuk memastikan validitas 

temuan (Lauri, 2019; Moser & Korstjens, 2018). Kombinasi analisis kuantitatif 

dan kualitatif ini memberikan gambaran komprehensif tentang efektivitas 

program dan faktor-faktor yang memengaruhi keberhasilan pengembangan 

kapasitas pemuda. 

Hasil dan Diskusi 

Proses implementasi program penguatan kapasitas literasi tafsir kontekstual 

bagi pemuda, yang dilakukan melalui rangkaian workshop intensif selama tiga 

minggu, menunjukkan dinamika yang sangat kaya dan kompleks. Kegiatan ini 

dirancang untuk memperkenalkan metode tafsir baru yang mengedepankan konteks 

sosial—sering disebut sebagai tafsir sosial-kontekstual—yang bertujuan 

menjembatani kesenjangan antara teks Al-Qur’an dan realitas sosial peserta. 

Dinamika yang muncul selama workshop ini tidak hanya menggambarkan tingkat 

partisipasi peserta yang tinggi, tetapi juga memperlihatkan bagaimana tantangan 

epistemologis, psikologis, dan sosial menjadi bagian integral dari perjalanan 

transformasi pemahaman keagamaan. Setiap sesi workshop dimulai dengan 

pengantar teori hermeneutika Al-Qur’an, terutama pendekatan yang dikembangkan 

Zayd (2018) yang menekankan bahwa teks adalah produk historis yang selalu terbuka 

untuk reinterpretasi. Sejak awal, peserta menunjukkan respons yang antusias namun 

disertai keraguan, terutama ketika diperkenalkan pada konsep bahwa pemahaman 

agama dapat berubah seiring perubahan sosial. Hal ini wajar mengingat mayoritas 

peserta masih terbiasa dengan model tafsir normatif yang dominan diajarkan di 

lingkungan pendidikan formal maupun nonformal. 

Dalam dinamika diskusi kelompok, keterlibatan peserta tampak meningkat 

seiring bertambahnya sesi, terutama ketika mereka diberi ruang untuk 

mengidentifikasi permasalahan sosial di lingkungan mereka—seperti sampah, 

ketimpangan ekonomi, kekerasan simbolik di media sosial, dan degradasi 

lingkungan—lalu mengaitkannya dengan pesan Al-Qur’an. Salah satu momen paling 

penting terjadi dalam sesi tentang tafsir ekologis. Sementara sebagian peserta 

awalnya melihat isu lingkungan sebagai tema sekuler, diskusi tentang QS. Al-A’raf:56 

dan QS. Ar-Rum:41 membuka wawasan baru bahwa teks-teks Al-Qur’an memiliki 

relevansi langsung terhadap masalah krisis ekologis kontemporer. Tingkat partisipasi 

peserta meningkat secara signifikan pada sesi-sesi praktik analisis ayat, di mana 

mereka dibagi dalam kelompok kecil untuk memproduksi reinterpretasi berbasis 

studi konteks lokal. Data observasi lapangan menunjukkan bahwa sekitar 87% peserta 



Vol. 4, No. 01, November, 2025, pp. 133-148 

 142 

 

 
 

aktif terlibat dalam diskusi kelompok, memberikan argumen, maupun bertanya, yang 

menandakan bahwa mereka bukan sekadar menjadi penerima materi, melainkan 

aktor yang aktif dalam proses konstruksi pengetahuan. 

Di samping perkembangan positif tersebut, workshop juga menghadapi 

sejumlah tantangan dalam mengimplementasikan metode tafsir baru ini. Tantangan 

terbesar berasal dari resistensi epistemologis sebagian peserta yang menganggap 

bahwa metode tafsir kontekstual dapat berpotensi “menggeser kemurnian teks.” 

Beberapa peserta mengemukakan kekhawatiran bahwa pendekatan hermeneutika 

modern dapat dianggap terlalu liberal. Misalnya, salah seorang peserta 

menyampaikan, “Awalnya saya pikir tafsir seperti ini membuat kita terlalu bebas 

menafsirkan ayat sesuai selera sendiri.” Tantangan lain muncul dari perbedaan latar 

belakang pendidikan peserta. Mereka yang memiliki pendidikan pesantren 

cenderung lebih kritis sekaligus waspada, sementara peserta dengan latar sekolah 

umum justru tampak lebih terbuka, meski kurang memiliki landasan pengetahuan 

keilmuan agama. Fasilitator kemudian menyesuaikan pendekatan dengan 

menyediakan terminologi sederhana dan contoh-contoh konkret sehingga metode 

interpretasi yang ditawarkan dapat dipahami semua peserta tanpa perlu 

mengorbankan sisi keilmiahan. Tantangan teknis seperti keterbatasan waktu, 

beberapa jeda kehadiran peserta, serta kurangnya bahan referensi cetak turut 

mempengaruhi dinamika workshop, meskipun tidak secara signifikan melemahkan 

tujuan utama program. 

Evaluasi dampak dilakukan melalui dua jenis asesmen: pre-post test kuantitatif 

untuk mengukur pemahaman kontekstual, serta asesmen kualitatif melalui 

wawancara semi-terstruktur, refleksi tertulis, dan catatan lapangan. Hasil asesmen 

menunjukkan peningkatan signifikan dalam kapasitas intelektual dan sikap reflektif 

peserta terhadap relevansi Al-Qur’an dalam konteks kekinian. Sebelum workshop 

berlangsung, sebagian besar peserta memandang Al-Qur’an sebagai teks normatif 

yang aplikasinya bersifat hitam-putih. Namun setelah mengikuti tiga minggu 

pembelajaran intensif, muncul perubahan persepsi yang cukup tajam. Banyak peserta 

mulai melihat bahwa Al-Qur’an tidak berdiri terpisah dari realitas sosial, melainkan 

justru menjadi sumber etika kritis yang menuntut pembacaan berulang sesuai 

perkembangan zaman. 

Dalam wawancara akhir program, peserta menyampaikan refleksi yang 

mencerminkan perubahan paradigma tersebut. Salah satu peserta mengatakan, “Saya 

baru sadar bahwa memahami Al-Qur’an itu bukan hanya menghafal tafsiran ulama, tapi juga 



Vol. 4, No. 01, November, 2025, pp. 133-148 

 143 

 

 
 

memahami masalah di sekitar kita. Ayat-ayat tentang bumi rasanya seperti berbicara langsung 

ketika kita sedang menghadapi banjir atau polusi.” 

Peserta lain menuturkan, “Selama ini saya kira tafsir sosial itu hanya opini manusia. 

Tapi setelah belajar metode dan prosedurnya, ternyata sangat ilmiah dan justru membuat saya 

makin yakin dengan relevansi Al-Qur’an.” Kutipan-kutipan ini menunjukkan adanya 

pergeseran pemahaman dari model dogmatis menuju model reflektif-kontekstual, 

sesuai karakteristik yang dijelaskan Majid (1995) tentang perlunya umat Islam 

memahami agama sebagai pedoman etis yang hidup dan dialogis. 

Hasil pre-test menunjukkan skor rata-rata 48/100, dengan sebagian besar 

kesalahan terletak pada ketidakmampuan peserta mengenali aspek historis ayat 

(asbab al-nuzul). Namun setelah sesi pelatihan, skor post-test meningkat menjadi 

rata-rata 82/100. Kenaikan ini terutama dipengaruhi keberhasilan peserta memahami 

prosedur interpretasi yang melibatkan tiga langkah utama: (a) pemetaan teks, (b) 

analisis konteks, dan (c) rekonstruksi makna. Perbandingan grafik pre-post test 

menunjukkan kenaikan paling tajam pada dimensi kedua, yakni kemampuan 

menghubungkan ayat dengan isu kekinian. Dalam konteks metodologi penelitian 

pendidikan, peningkatan sebesar 34 poin ini menunjukkan efektivitas intervensi 

pedagogis yang dirancang berbasis experiential learning dan problem-centered 

approach. 

Dampak lain yang sangat penting dari program ini adalah terbentuknya 

kelompok pemuda yang kemudian menamakan dirinya “Pemuda Tafsir”—sebuah 

komunitas kecil yang beranggotakan 18 peserta inti. Komunitas ini muncul secara 

organik pada minggu kedua workshop, ketika peserta mulai merasakan manfaat 

diskusi intensif dan melihat potensi kolaborasi jangka panjang. Soliditas kelompok ini 

dapat dilihat dari tiga indikator: komitmen internal, pembagian peran, dan 

konsistensi aktivitas pasca-workshop. 

Pertama, dari indikator komitmen internal, 94% anggota menyatakan 

kesediaan melanjutkan kegiatan tafsir kontekstual dalam bentuk kajian rutin dua 

mingguan. Mereka juga menyepakati visi bersama yaitu menjadikan Al-Qur’an 

sebagai inspirasi aksi sosial, bukan sekadar teks spiritual privat. Kedua, struktur 

kepemimpinan informal terbentuk secara natural ketika beberapa anggota dengan 

kapasitas lebih tinggi mengambil peran koordinatif. Misalnya, mereka menunjuk 

seorang koordinator riset lapangan, seorang penanggung jawab publikasi digital, dan 

seorang koordinator hubungan masyarakat. Proses pembentukan struktur ini 

menunjukkan tingkat kedewasaan organisasi pemuda yang cukup matang, sejalan 

dengan teori pembentukan komunitas sipil sebagaimana dikemukakan Putnam. 



Vol. 4, No. 01, November, 2025, pp. 133-148 

 144 

 

 
 

Ketiga, konsistensi aktivitas kelompok tercermin dari keberhasilan mereka 

menyelenggarakan setidaknya tiga kegiatan lanjutan dalam waktu satu bulan setelah 

program resmi berakhir. Hal ini penting karena banyak intervensi pelibatan pemuda 

biasanya berhenti ketika pendampingan berakhir. Namun dalam kasus “Pemuda 

Tafsir,” keberlanjutan terjadi karena mereka melihat nilai strategis dari gerakan ini 

dalam membangun narasi keberagamaan yang lebih relevan bagi generasi muda. 

Salah satu keluaran kolektif paling nyata dari program ini adalah proyek-

proyek sosial yang mereka hasilkan sebagai bentuk aplikasi tafsir kontekstual. Ada 

dua jenis produk utama: konten edukasi media sosial dan program bakti sosial 

berbasis nilai Al-Qur’an. 

Pertama, dalam ranah digital, kelompok ini berhasil memproduksi lima konten 

edukatif di Instagram dan TikTok yang menjelaskan bagaimana ayat-ayat Al-Qur’an 

berbicara tentang isu ekologi, keadilan sosial, dan etika literasi digital. Konten ini 

dirancang dengan bahasa yang ringan namun tetap ilmiah, merujuk pada tafsir 

kontemporer seperti karya Shihab (2002) dan pendekatan etika lingkungan dalam 

Islam sebagaimana dijelaskan oleh Nasr (1996). Salah satu konten yang paling banyak 

mendapatkan respons adalah video pendek berjudul “Bumi dalam Al-Qur’an: Dari 

Teks ke Aksi” yang menampilkan ayat-ayat tentang amanah manusia sebagai khalifah 

dan urgensi menjaga keseimbangan alam. Konten ini tidak hanya menjadi media 

edukasi, tetapi juga memperkuat identitas kolektif mereka sebagai pemuda yang 

mampu mengonstruksikan literasi keagamaan dengan gaya komunikatif era digital. 

Kedua, dalam ranah aksi sosial, kelompok “Pemuda Tafsir” 

menyelenggarakan kegiatan bakti sosial bertema “Ekologi Rahmatan Lil ‘Alamin”. 

Kegiatan ini meliputi bersih-bersih lingkungan, penanaman pohon, serta penyuluhan 

tentang pengelolaan sampah berbasis nilai-nilai Qur’ani. Dokumentasi kegiatan 

menunjukkan bahwa peserta mengutip QS. Al-Baqarah:205 untuk menegaskan 

bahwa merusak bumi adalah tindakan yang bertentangan dengan prinsip keimanan. 

Aksi nyata ini menunjukkan keberhasilan program dalam menerjemahkan 

pemahaman teoretis menjadi praktik sosial, sejalan dengan konsep Masi (2008) yang 

menggabungkan refleksi kritis dan aksi transformasional. 

Selain itu, kelompok ini juga menghasilkan satu buletin digital berjudul “Tafsir 

untuk Kehidupan” yang memuat esai pendek peserta tentang bagaimana ayat-ayat 

tertentu dapat dijadikan pedoman menghadapi persoalan modern seperti ujaran 

kebencian di media sosial, kesehatan mental, dan isu kemiskinan. Produk ini menjadi 

bukti bahwa pemuda bukan hanya mampu memahami teks secara kontekstual, tetapi 

juga mengartikulasikannya dalam format pengetahuan publik. 



Vol. 4, No. 01, November, 2025, pp. 133-148 

 145 

 

 
 

Kesimpulan 

Program revitalisasi literasi Al-Qur’an berbasis pendekatan tafsir kontekstual 

yang dikelola dengan kerangka manajemen yang jelas terbukti berhasil 

menghidupkan kembali minat dan partisipasi pemuda dalam gerakan literasi Al-

Qur’an. Pendekatan ini menempatkan Al-Qur’an sebagai sumber inspirasi yang 

relevan dengan tantangan zaman, mengaitkan pesan-pesan suci dengan isu-isu aktual 

seperti keadilan sosial, lingkungan, dan dinamika kehidupan modern. Keberhasilan 

program ini tidak lepas dari integrasi antara metode tafsir yang kontekstual, 

penggunaan media digital, serta tata kelola manajemen yang terstruktur. Studi 

mutakhir menunjukkan bahwa transformasi metodologi tafsir melalui platform 

digital seperti YouTube, website tafsir, dan aplikasi mobile telah memperluas akses, 

meningkatkan interaktivitas, serta memperkaya pengalaman belajar generasi muda. 

Elemen visual, audio, dan fitur interaktif seperti komentar dan diskusi daring terbukti 

meningkatkan pemahaman, retensi informasi, dan keterlibatan audiens secara 

signifikan. Selain itu, model manajemen yang jelas—meliputi perencanaan, 

pelaksanaan, evaluasi, dan pengembangan sumber daya manusia—menjadi fondasi 

utama dalam menjaga konsistensi, kualitas, dan keberlanjutan gerakan literasi. 

Berdasarkan hasil implementasi, terdapat beberapa rekomendasi praktis yang 

dapat diadopsi untuk memperluas dampak program ini. Pertama, model revitalisasi 

literasi Al-Qur’an berbasis tafsir kontekstual sangat layak diadopsi oleh organisasi 

kepemudaan Islam maupun pesantren. Penelitian di lingkungan pesantren dan panti 

asuhan menunjukkan bahwa pengelolaan pendidikan agama dengan pendekatan 

kontekstual dan manajemen yang baik mampu membentuk karakter, kemandirian, 

dan kepercayaan diri generasi muda, serta menyiapkan mereka menjadi kader 

dakwah yang adaptif dan inovatif. Kedua, pengembangan platform digital menjadi 

kebutuhan mendesak untuk mendukung jaringan, kolaborasi, dan diseminasi 

pengetahuan. Studi tentang transformasi digital dalam studi tafsir menegaskan 

pentingnya penguatan literasi digital keagamaan, kolaborasi antara akademisi dan 

pengembang teknologi, serta penyediaan konten yang valid, interaktif, dan mudah 

diakses oleh berbagai kalangan. Platform digital tidak hanya memperluas jangkauan 

dakwah, tetapi juga membentuk ekosistem pembelajaran yang inklusif dan responsif 

terhadap kebutuhan generasi digital. Ketiga, pentingnya menyiapkan kader mentor 

yang mumpuni menjadi kunci keberlanjutan program. Rekrutmen, pelatihan, dan 

pengembangan mentor harus dilakukan secara sistematis dengan mengacu pada 

prinsip-prinsip manajemen syariah, agar tercipta sumber daya manusia yang tidak 



Vol. 4, No. 01, November, 2025, pp. 133-148 

 146 

 

 
 

hanya kompeten secara teknis, tetapi juga memiliki integritas, loyalitas, dan tanggung 

jawab sosial. Mentor yang mumpuni akan mampu menjadi role model, fasilitator, 

sekaligus penggerak inovasi dalam komunitas literasi Al-Qur’an. 

Secara konseptual, revitalisasi literasi Al-Qur’an melalui pendekatan tafsir 

kontekstual dan manajemen modern juga sejalan dengan wacana pembaruan metode 

dakwah di era globalisasi. Kontekstualisasi tafsir memungkinkan pemahaman yang 

lebih dalam dan relevan, menghubungkan nilai-nilai universal Al-Qur’an dengan 

dinamika sosial, budaya, dan teknologi masa kini. Hal ini penting untuk membangun 

generasi Muslim yang reflektif, kritis, dan mampu berkontribusi positif dalam 

masyarakat multikultural. Namun, tantangan tetap ada, seperti kesenjangan literasi 

digital, resistensi terhadap inovasi, dan keterbatasan sumber daya. Oleh karena itu, 

kolaborasi lintas sektor, penguatan pelatihan digital, dan pengembangan kurikulum 

yang adaptif menjadi agenda strategis ke depan. 

Daftar Pustaka 

Adim, F., & Isnaini, S. N. (2021). Tafsir Adabi-Ijtima’i di Kawasan al-Gharb al-Islami: Studi Komparasi 

Tafsir Ibn Badis dan Mohammed Al-Makki Al-Nashiri. QOF, 5(2), 207–228. 

Afandi, A. J. (2023). Muhammad Abduh’s Adabî-Ijtima’î pattern in Tafsir al-Manar. REVELATIA Jurnal 

Ilmu Al-Quran Dan Tafsir, 4(2), 141–156. 

Ahmad, H. (2021). Integrasi Al-Qur’an dan Ilmu Sosial (Kontekstualitas al-Qur’an dalam Kehidupan 

Bermasyarakat). Ulumul Qur’an: Jurnal Kajian Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, 1(2), 1–15. 

Al-Manduri, R. (2024). Analisis Metode Dakwah (Qs. An-Nahl [16] 125) Dalam Perspektif Filsafat 

Manajemen Dakwah. Tadbir: Jurnal Manajemen Dakwah FDIK IAIN Padangsidimpuan. 

Amir, A. N., & Rahman, T. A. (2024). Pemikiran dan Ideologi Tafsir dan Implikasinya dalam Fi Zilal al-

Qur’an. Edukais: Jurnal Pemikiran Keislaman, 8(2), 182–198. 

Arif, K. M. (2020). Moderasi Islam (wasathiyah Islam) perspektif Al-qur’an, As-sunnah serta 

pandangan para ulama dan fuqaha. Al-Risalah: Jurnal Studi Agama Dan Pemikiran Islam, 11(1), 22–

43. 

Atmaja, A. T., Murtadho, N., & Akbar, S. (2021). Pengembangan e-modul berbasis kearifan lokal dan 

kecakapan hidup. State University of Malang. 

Azzahra, A., Surana, D., & Nurhakim, H. Q. (2024). Program Intrakurikuler Tahfidz Al-Qur’an dalam 

Peningkatan Hafalan Santri di Mu’allimin Persatuan Islam 27 Situ Aksan Bandung. Bandung 

Conference Series: Islamic Education, 4(2), 1201–1207. 

Christens, B. D., Morgan, K. Y., Cosio, M., Dolan, T., & Aguayo, R. (2022). Persistence of a youth 

organizing initiative: Cultivating and sustaining a leadership development ecosystem. Journal of 

Community Psychology, 50(5), 2491–2507. 

Earl, J., Maher, T. V, & Elliott, T. (2017). Youth, activism, and social movements. Sociology Compass, 11(4), 

e12465. 

ESKA, H. S., & ASRI, S. (2024). Relevansi dimensi etika sosial dalam interpretasi Al-Azhar oleh Hamka. 

ALMARHALAH Учредители: STIT Al Marhalah Al ‘Ulya Bekasi, 7(2), 221–235. 

Fatih, M. (2018). Inkremental analisis tentang desain, strategi, metodologi dan motivasi menghafal Al-

Qur’an bagi tahfiz pemula. Progressa: Journal of Islamic Religious Instruction, 2(1), 1–12. 

Intan, T., Handayani, V. T., & Saefullah, N. H. (2021). Membangun generasi kritis melalui keterampilan 



Vol. 4, No. 01, November, 2025, pp. 133-148 

 147 

 

 
 

literasi digital. SELAPARANG: Jurnal Pengabdian Masyarakat Berkemajuan, 5(1), 89–94. 

Khurin’in, A. N. (2023). Tafsir Sastra Kontemporer Oleh Amin Al-Khuli Dan Aisyah Abdurrahman Bint 

Al-Syathi’. Al Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Tafsir, 6(1), 62–71. 

Kusumadewi, I. G. A. E., & Astuti, N. M. E. O. (2019). Penerapan Gerakan Literasi Sekolah Dan Model 

Learning Cycle Untuk Meningkatkan Kemampuan Berpikir Kritis Dan Hasil Belajar Siswa (Di Smk Negeri 

2 Sukawati). 

Lauri, M. A. (2019). WASP (Write a Scientific Paper): Collecting qualitative data using focus groups. 

Early Human Development, 133, 65–68. 

Lesmana, G. (2019). Strategy for Developing Quality of Dakwah With Theory of Guidance and 

Counseling of Youth Muhammadiyah. Biblio Couns: Jurnal Kajian Konseling Dan Pendidikan, 2(2), 

61–66. 

Lubis, M. F., Sunarto, A., & Walid, A. (2021). Pengembangan modul pembelajaran IPA berbasis 

etnosains materi pemanasan global untuk melatih kemampuan literasi sains siswa SMP. 

Paedagoria: Jurnal Kajian, Penelitian Dan Pengembangan Kependidikan, 12(2), 206–214. 

Majid, N. (1995). Islam agama kemanusiaan: membangun tradisi dan visi baru Islam Indonesia. Yayasan 

Wakaf Paramadina. 

Masi, A. (2008). El concepto de praxis en Paulo Freire. Obtenido de CLACSO: Http://Www. 

Campusvirtuales. Com. Ar/Campusvirtuales/Comun/Mensajes/206273/1/Concepto% 20de% 20Praxis% 

20en% 20Freire. Pdf. 

Maskur, A. (2022). Tafsir Kontemporer Nusantara (Studi Tafsir Juz ‘Amma Al-Siraj Al-Wahhaj Karya 

M. Yunan Yusuf). Al-Mufassir: Jurnal Ilmu Al-Qur’an. Tafsir Dan Studi Islam, 4. 

McCarthy, J. D., & Zald, M. N. (1977). Resource mobilization and social movements: A partial theory. 

American Journal of Sociology, 82(6), 1212–1241. 

Moser, A., & Korstjens, I. (2018). Series: Practical guidance to qualitative research. Part 3: Sampling, 

data collection and analysis. European Journal of General Practice, 24(1), 9–18. 

Mulyati, S., Nuryatin, A., Pratiwi, R. T., Khoer, M., Iskandar, I., Suryani, Y., Umamah, N., & Yola, N. 

(2024). Penguatan Pemahaman Literasi Digital Pada Remaja Sebagai Generasi Milenial Era Society 

5.0. ABDIMASKU: Jurnal Pengabdian Masyarakat, 7(1), 251–256. 

Nandang, K. (2023). Al-Qur’an dan perubahan sosial: Menggerakan budaya literasi untuk 

kesejahteraan. Journal of Religion and Social Transformation, 1(2), 89–100. 

Nasr, S. H. (1996). Religion and the Order of Nature (Issue 167). Oxford University Press, USA. 

Njenga, D. G., Bundi, Z., & Vundi, N. (2024). Determinants of Youth Participation in Community 

Development Projects in Limuru Subcounty, Kiambu County, Kenya. African Journal of Empirical 

Research, 5(4), 500–511. 

Nurhayati, N., & Mahmudi. (2024). Tafsir Al-Qur’an dan Pemahaman tentang Kepemimpinan: 

Integrasi Nilai-Nilai Islam dalam Konteks Kontemporer. Reslaj: Religion Education Social Laa Roiba 

Journal, 6(5 SE-Articles), 2244 – 2260. https://doi.org/10.47467/reslaj.v6i5.1220 

Pauzi, E. R., & Erihadiana, M. (2023). Pemanfaatan Teknologi Pendidikan bagi Pembelajaran 

Pendidikan Agama Islam di SMK Islam Terpadu Darul Abror Garut. Al-Qiyadi Jurnal Manajmen 

Pendidikan Islam, 1(2), 79–85. 

Putra, F. P., & Al Farabi, M. (2023). Peran Lembaga Pengembangan Tilawati Qur’an (LPTQ) dalam 

Meningkatkan Kemampuan Literasi Al-Qur’an Masyarakat di Kecamatan Tanjung Morawa. At 

Turots: Jurnal Pendidikan Islam, 958–965. 

Ramadhani, W. (2024). Manhaj Bayani Ijtimai: Textual and Contextual Approach to the Quran. 

Rejo, U., & Siki, F. (2023). Pelatihan Penulisan Kreatif Teks Eksplanasi dengan Model Picture and 

Picture di SMP Negeri Tublopo Melalui Gerakan Literasi Sekolah. Bakti Budaya: Jurnal Pengabdian 

Kepada Masyarakat, 6(2), 112–123. 

Ridlo, M. A., Amanaturrahman, A., & Kholis, I. (2024). Relasi Penafsiran Amin Al-Khuli tentang Puasa 

dalam Al-Quran dengan Kondisi Sosiologis dan Psikologis. Jurnal Penelitian Ilmu Ushuluddin, 4(3), 

212–224. 



Vol. 4, No. 01, November, 2025, pp. 133-148 

 148 

 

 
 

Rohmah, S., Iman, F., & Muslihah, E. (2022). Implementasi Metode Pengembangan Muroja’ah dan 

Tahsin Pada Program Tahfidz Al-Qur’an dalam Upaya Mempertahankan Hafalan Al-Qur’an: 

Studi di Pondok Pesantren Daar El-Qolam 4. TEACHING: Jurnal Inovasi Keguruan Dan Ilmu 

Pendidikan, 2(3), 316–326. 

Roni, M., Anzaikhan, M., & Nasution, I. F. A. (2021). Dinamika Sosial dalam Pandangan Al-Qur’an: 

Analisis Penafsiran Term Al-ibtilâ’. Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin, 23(2), 136. 

Shihab, M. Q. (2002). Tafsir al-misbah. Jakarta: Lentera Hati, 2. 

State, C. R., & Ogar, L. (2020). Socio-Demographic Factors and Youth Participation in Community 

Development Programmes in Calabar Municipality ,. 10(24), 41–52. https://doi.org/10.7176/RHSS/10-

24-06 

Yanti, I., Ilmi, D., Zakir, S., Mulia, E., Febrianis, R., & Pilbahri, S. (2023). Pengelolaan Program Tahfidz 

Al-Qur’an Di Madrasah Tsanawiyah Negeri (MTsN) 3 Solok. Al-Marsus: Jurnal Manajemen 

Pendidikan Islam, 1(2), 153–163. 

Zakiah, K., Iskandar, D., Supriadi, Y., & Hantoro, N. R. (2024). Media Literacy and Involvement of 

Students of SMK YPC Tasikmalaya in Religious Da’wah Movement in Digital Space. Ilmu Dakwah: 

Academic Journal for Homiletic Studies, 18(2), 337–356. 

Zayd, O. A. (2018). Nasr Hamid Abu Zayd’s Philosophy. International Handbook of Philosophy of 

Education, 17. 

 

 


